





## Texto republicado pela LUSOSOFIA com autorização da Direcção da APF Associação de Professores de Filosofia











LusoSofia: press

Covilhã, 2010

## FICHA TÉCNICA

Título: A Questão do fim da Arte e a Poeticidade do Mundo

Autor: Kostas Axelos

Colecção: Artigos LUSOSOFIA

Design da Capa: António Rodrigues Tomé Composição & Paginação: Filomena S. Matos

Universidade da Beira Interior

Covilhã, 2010

 $\bigoplus$ 















## A Questão do fim da Arte e a Poeticidade do Mundo\*

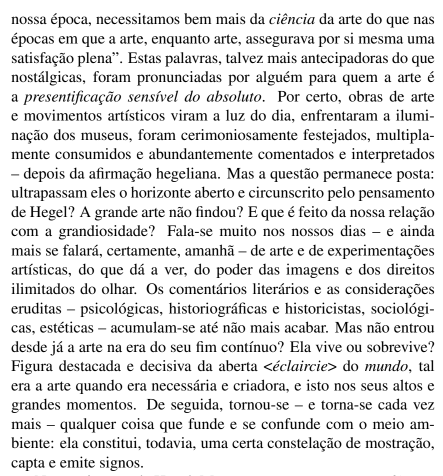
## **Kostas Axelos**

O horizonte da poeticidade do mundo não pode começar a ser explorado senão após o nosso confronto prévio com uma questão crucial: a questão do fim da arte. Mais do que um problema, o fim da arte – destinado a perdurar – constitui uma questão aberta, posta ao e pelo pensamento. No seguimento de Kant que, na Crítica da Faculdade de Julgar, escrevia: "a arte detém-se algures, pois que um limite lhe é imposto, para além do qual não pode ir, limite que verosimilmente atingiu desde há muito e que já não pode ser diferido < reculée>", Hegel, nos seus Cursos sobre a Estética, precisa a questão: "a arte é e permanece para nós, quanto à sua destinação suprema, uma coisa do passado. Por este facto, perdeu para nós tudo o que tinha de autenticamente verdadeiro e vivo, a sua realidade e a sua necessidade de outrora, e antes se encontra doravante relegada para a nossa representação [...] O que uma obra de arte suscita agora em nós é, ao mesmo tempo que a nossa fruição imediata, o nosso jufzo, na medida em que submetemos à consideração pensante o conteúdo, os meios de exposição e a sua concordância ou não-concordância na obra de arte. Assim, na





<sup>\*</sup>Texto inédito gentilmente cedido pelo autor; originalmente publicado na Revista da Associação de Professores de Filosofia, *Cadernos de Filosofia*, nº2 (Jan/1990 [sobre Heidegger]), pp. 100-110.



No seguimento de Hegel, Marx pensa, em *Economia Política e Filosofia*, que "a arte [...], modo *particular* da produção, cai sob a sua lei geral". Na sociedade em que domina a técnica da produção-consumação, a arte torna-se uma mercadoria. Às funções outrora vitais da arte sucedem-se saber e reflexões mais ou menos filosóficos e obras da técnica. Assim, "a minha verdadeira existência artística é existência *filosófico-artística* [...]. Identicamente, a verdadeira existência [...] da arte é a *filosofia da arte*". Mais tarde, na *Introdução à Crítica da Economia Política*, Marx constata que







certas grandes criações artísticas que faziam época se tornaram impossíveis na idade da técnica.

E tanto para Hegel como para Marx, ainda que diferentemente, também a filosofia, enquanto filosofia, chegou ao seu estado final.

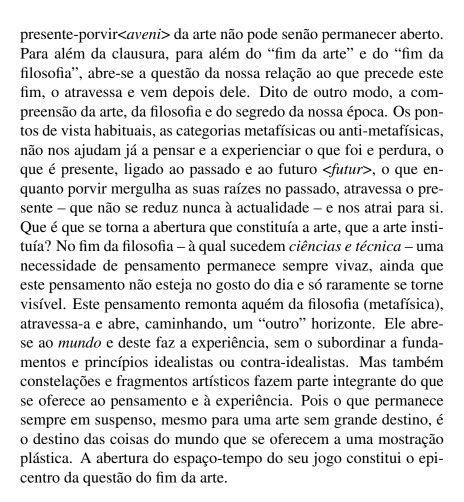
Para o pensamento questionante que vem depois de Hegel e Marx, Nietzsche e Heidegger, e tenta esboçar o passo seguinte, as palavras- -chave tais como *verdade*, *realidade* e *autenticidade* estão por interrogar, devem ser postas em questão. Rodam sobre os seus eixos. Para além deles abre-se uma outra perspectiva. Pois é o mundo que se nos abre, após a clausura *clôture*> da arte e da filosofia: "é" o enigma do seu jogo que dá que pensar, experienciar, edificar.

A arte tornou-se, com efeito, um assunto de representação e de imaginação, de prazer e de sentimentos, de reflexões e de juízos. Ao mesmo tempo, a arte desempenha um consideravelmente importante papel social. Sem poder escapar ao carácter sofrivelmente decorativo, epigonal e repetitivo da arte contemporânea, e numa atmosfera de medíocre aborrecimento onde tudo é interessante e indiferente, produtores e consumidores sucumbem com ou contra a sua vontade aos artifícios multiformes e ao destino da era planetária. Tomado assunto de estética, o que ainda se chama "arte" encontra o que surdamente se chama "vida". Com efeito, ela acabou por encontrar uma das potências que marcavam a sua origem, a techné, o que quer dizer que se tomou, após um longo caminhar e tendo conhecido uma muda <mue>, um dos modos de fazer da omnipresente técnica. No pequeno mundo da subjectividade socializada e já não da comunidade, indivíduos-e-multidões entretêm-se com o espectáculo dito artístico, com sensações "vividas" e invenções de artifícios que devem ser sempre mais novas e ainda mais novas, sendo e permanecendo impreenchível a expectativa vazia, e não o enfrentamento do vazio.

O horizonte sob o qual pode ser posta ao e pelo *pensamento* inseparável de uma experiência do *mundo* a questão do passado-







\*\*\*\*

É a poesia – no sentido forte do termo – que anima e ritma a arte, toda a arte. Conjuntamente com a arte desenvolve-se *<se dé-ploie>* uma poesia cantada, falada, depois escrita. Mas "a própria







poesia não pode já ser uma figura determinante da verdade", escreve Heidegger. No entanto, o conseguir sobrelevar <relever> a errância não é dado a nenhuma concepção de verdade. Compreender a "verdade" como alétheia, como rectidão ou como adequação entre o pensamento e as coisas, como uma espécie de erro (Nietzsche) ou mesmo como desvelamento incluindo o retraimento < retrait > ou como clareira do retraimento (Heidegger), deixa em suspenso uma questão decisiva: abrem-se radicalmente, todas estas compreensões da verdade, à errância, não sómente do homem ou da história mundial, mas igualmente de todas as nossas interpretações e transformações do mundo? Não nos mantemos nós sempre na errância? Pode-nos ser dado corresponderlhe, como podemos também ignorá-la e tentar voltar-lhe as costas, quando justamente nos encontramos no erro – subtil ou grosseiramente. Não é forçoso pensar, compreender e experimentar a errância negativamente, como uma falta de verdade ou urna aberração humana, qualquer coisa a preencher ou a ultrapassar: ela desenvolve-se como ritmo do mundo, constelado por signos, figuras e formas-e-conteúdos infigurativos. Compreender significa corresponder a uma questão. E toda a grande questão não pode senão permanecer aberta e fecundante, respeitante aos homens que, postos em jogo, põem em jogo.

Enquanto poesia, a poesia já não ritma o grande e o pequeno mundo. Ainda que mantendo sempre uma relação com a sua proveniência, ela transmuta-se frequentemente em literatura. Num certo sentido, Hölderlin e Rimbaud são e permanecem os últimos grandes poetas. Pois neles se trata da tentativa suprema de abolir a barreira entre poesia e vida, tentativa que resulta poeticamente e se despedaça contra a prosa da vida. Eles atingem o extremo da poesia. Sob um céu vazio e sobre uma terra impoética, são forçados ao silêncio. Depois deles, há certamente ainda e sempre poetas: poetas do fim contínuo da poesia, nos cumes, artesãos das belasartes, da literatura, nos vales. A linguagem tende a autonomizar-





se, O que se chama *literatura*, bem como a classificação de certos textos do passado sob esta rubrica, é um fenómeno moderno e relativamente recente. Desde que existe enquanto tal, ela comporta, nos seus altos momentos, algumas grandes obras (cuja prosa pode ser poética), prometidas a uma longa vida e a múltiplas leituras, muitas obras medianas e uma vaga ininterrupta de produções correntes que, nem sempre desprovidas de um pequeno talento, não param de versejar na mediocridade e na insignificância e se consomem instantaneamente. Também neste domínio, como em todos os domínios, a diferença faz problema e a mediocridade e a insignificância possuem a sua própria necessidade e significação. Um processo, digamos, novo, insuficientemente tomado em consideração, é amplamente encetado: a literatura apodera-se de tudo pois não só a poesia, mas igualmente a filosofia, a ciência e a política tomam uma feição literária -, entrou também ela na fase do esgotamento das suas forças vivas – fase destinada a durar – e torna-se essencialmente actividade escrita. Concomitantemente, a coisa chamada livro torna-se altamente problemática e o jornalismo triunfa rasteiramente.

Tentando orientar-nos para o horizonte da poeticidade do mundo para corresponder à sua abertura, encontrámos a questão do fim da arte, da poesia e da literatura. Para além das obras de arte instiuídas, para além da poesia enquanto obra humana cantada, falada, escrita –, para além da literatura institucionalizada ou revoltada, para além das explicações externas – e redutoras – da arte e da poesia ou das leituras estreitamente internas, oferecese a nós, não como refúgio, a experiência da *poeticidade*, experienciada, falada, pensada, trabalhada <a gie>. Este "para além" não exclui, antes inclui o que de qualquer maneira se realizou e se continua a desenrolar. A poeticidade desenvolve-se como poeticidade do *mundo* e arrebata-nos. Mundo não signfica aqui a totalidade dos mundos particulares: físicos, humanos, sociais, estéticos, culturais. Sem ser ou existir, ele *desenvolve-se* como







horizonte invisível de todas as coisas visíveis, jogo que se joga multiplamente, abertura de todas as aberturas efectivas ou possíveis. Nós somos aqueles que pertencem ao jogo da poeticidade do mundo, mesmo quando o não reconhecemos. Principalmente, não é este ou aquele artista, poeta ou pensador que nele nos introduz, ainda que os iniciadores sejam necessários; é a disponibilidade para com o *mundo*. O que permaneceu o impensado maior e que nós chamamos mundo, manifestou-se epocalmente – sem aí se esgotar – na história mundial. Esta, virtualmente acabada enquanto história, abre-se com acentuada dificuldade à época planetária, já não parece poder produzir o radicalmente novo e chamanos para nos pormos em sintonia com o ritmo do tempo que realiza e prepara. Quer o queiramos ou não, somos ritmados pela omnitemporalidade constantemente tridimensional na qual e pela qual surgiu e se começa a concluir a história, configuração visível de uma cadeia de épocas. Pois o que nós chamamos devir *devenir* contlnua bem mais vasto do que a história. Mas forma ou formará ainda uma época, ou inscreve a sua marca no fim das épocas, o que no curso do devir está destinado a advir <advenir>, uma vez concluída a era das épocas? À tecnicidade mundial que agora açambarca tudo o que é e se faz poderia corresponder positiva e negativamente uma experiência "inédita" da poeticidade do mundo.

O que tentamos chamar *mundo* foi e permaneceu impensado através de todos os pensamentos e experiências do "sentido" do que é e da sua totalidade.

Quando o mundo era interpretado e configurado no horizonte da *physis divina*, a actividade humana, que se desenvolvia conforme à *physis*, compreendia-se como *poïesis* e como *techné*.

Quando o mundo era interpretado e configurado sob o horizonte do *Deus criador*, a actividade humana que obedecia à lei de *Deus* compreendia-se, por sua vez, como *creatio*.





Quando o mundo foi interpretado a partir do *homem*, o *sujeito* que punha e fundava, este sujeito apoderava-se dc tudo, tudo se tornando objecto da sua *representação* e do seu *fazer*.

A physis divina grega faleceu, morta pelo Deus judaico-cristão. Este mesmo Deus falece, isto é, retira-se e é morto pelo homem que quer ocupar o lugar deixado vago e erguer-se como senhor. O próprio homem, enquanto sujeito triunfante, centro e sentido de tudo o que é, começa a morrer, encontra-se descentrado, não tem fundamento: a subjectividade em vão se socializa, flutua em pleno vazio.

Uma quarta instância toma o poder, começando a concluir universalmente a modernidade europeia e instituindo a era planetária: o dispositivo da técnica multiforme e omnipresente invade tudo e o todo, querendo preencher o nada e o vazio. Ela instaura-se como império ilimitado escapando sempre para diante, fornecendo o instrumento mais do que instrumental da perpétua produçãoconsumição, fabricação e usura, da permanente rotação do antigo e do novo. A técnica planetária cujo enigma - o foco de onde recebe o seu impulso <*élan*> –, ainda por interrogar, salvo em raros ensaios de pensamento, constitui o que se impõe ao pensamento da época, forma a constelação dominante do mundo visível e parte ao assalto do invisível. Ela quer-se posta em ordem, sempre reposta em movimento, organização e reorganização sem repouso, administração e gestão tecnocráticas de poder quase absoluto; provoca a natureza e o homem em vista de um rendimento sempre acrescido, engendra descobertas, invenções, combinações e manipulações que a radicalizam, a amplificam e a orientam para um objectivo sem fim previsível; tudo removendo de alto a baixo, ela funciona como o motor de mobilização do todo, bem como de todos os detalhes, mobilização global que se vai acelerando – numa estagnação histórica geral. A empresa da técnica planetária visa açambarcar o "próprio" mundo que permanece invisível e generalizadamente deixa de fazer questão. É ele, no entanto, que nos questiona, nos põe em questão.







Que se tomaria então, na configuração técnica, o jogo das relações entre o prosaico e o poético? Ao tecnicismo universal poderia corresponder, com tanto apego quanto desapego, uma experiência da poeticidade do mundo. Das duas faces do mesmo Janus uma fixar-se-ia sobre o visível, tentando a outra prescrutar o invisível. Mas qual seria a relação com a poeticidade cujo elemento é a transfiguração das figuras da vida quotidiana? Antes mesmo de pôr esta questão, uma questão prévia se impõe: pensamos, experimentamos nós o que tão massificadamente chamamos vida? Tudo parece indicar que não. A própria vida se encontra, no entanto, impregnada de arte e poesia – e das suas recaídas. A poeticidade em questão, sem se deixar ainda formular em termos de proposições predicativas ou atributivas, não reduzindo pois a linguagem, mais aberta do que se pensa, e sem formular prescrições que petrificam a vida, poderia arrebatar-nos e, emergindo do abismo, acompanharnos amigavelmente na nossa vida de homens, de mortais. Lugares não topológicos e instantes não cronológicos oferecer-se-iam assim a uma experiência e a uma linguagem habitadas, pois nós podemos também habitar a errância. A poeticidade do mundo de que aqui se faz questão não estaria na ordem do dia ou na ordem da noite, não constituiria uma presença constante ou uma ausência negativamente sentida. Corresponder ao jogo do tempo - sempre passado, presente, porvir -, às suas situações, às suas instâncias e aos seus instantes, significa não recuar diante da luz e das trevas que pertencem ao horizonte e que alumiam e obscurecem, no curso do incessante jogo da transmutação, tudo o que surge retirando-se. O tempo do mundo emerge sobre fundo de semfundo; nesta e através desta emergência, a natureza geradora deixase descobrir, caminhando a sociedade humana a par de um produzir. Também nenhuma estância *demeure* se despega inteiramente do "chaos". O tempo, simultaneamente movimento incessante e repouso supremo, pois que repousa na sua omnitemporali-







dade, engendra e repete, dá e retoma, fecunda e arruína. Mas também as ruínas são falantes e não podemos riscá-las do horizonte.

A poeticidade que nos interpela e requer, nos faz e nos desfaz, que anima o que fazemos e desfazemos, ou antes, o que se faz e se desfaz através de nós, pode ser provada, dita, pensada e experimentada – sem se petrificar. Talvez ela não reclame tanto "obras, criadas para a eternidade", fabricações inconsistentes que se esgotam no que o efémero tem de mais superficial, mas antes uma disponibilidade a respeito do que nos arrebata e a que correspondemos transfigurando-o – sem que tenha uma figura inicial. A arte não se tomou o objecto da estética, que faz do "belo" um valor em si e um sector específico da acção cultural, senão a partir do momento em que ela deixou de ser arte – quanto à sua destinação suprema. A arte não dá nascimento a puras "formas", antes põe plasticamente em obra fulgurações do mundo, plenas de "conteúdo". Nela se encontram unidos - indissoluvelmente? - os sentidos e o sensível e as significações e o sentido. Não é senão muito tardiamente que se instituem as oposições entre forma e conteúdo: no tempo em que a arte se tornou matéria para deleitação e tema de teorizações poetizantes ou científicas. A poesia só se tornou um eminente exercício de linguagem, lírico ou prosaico, despegando-se do jogo que liga num todo o Um-Todo, mundo-e-linguagem. Mesmo quando se autonomiza, como o fez, ela permanece, de certa maneira, sob a constelação soberana. Mas o seu texto tende a tornar-se pretexto para fantasias gratuitas ou estudos eruditos artificialmente nutridos pelos artifícios verbais do texto contra o qual investe, exacerbandoos. Quando a poesia e a arte se davam ao apelo do *mundo* e o formulavam, rumavam também a vida dos homens, escapando-lhes ao mesmo tempo. À abertura intensa e fulgurante, sucede uma aventura excitada e/ou moderada.

Poesia e arte não pertencem ao reino dos sonhos *<songes>*. No entanto, poesia e arte têm também a ver com a ilusão *<mensonge>* – nem voluntária nem consciente -, sobretudo quando nos







relacionamos com essas criações sem que a nossa existência efectiva seja por isso transfigurada. Esta ilusão impõe-se como incontornável e ainda não avançámos por aí além na sua exploração.

A questão que implica esta ilusão, por ela implicada, parece anulada *<annihitée>* pela técnica conquistadora que provoca e mobiliza tanto o "real" quanto o "imaginário"; a indústria cultural mais não é do que uma das suas manifestações. A técnica do palavreado e do espectáculo, da "mediação" e da "comunicação", da "informação" e da "participação" excita e entorpece indivíduos atomizados, atarracados no seu narcisismo estéril, e multidões às quais se propõem e se impõem saciações que bloqueiam a atenção e a desviam dos desafios decisivos. E os homens e os povos são impedidos, nesta organização democrático-totalitária da satisfação e da falta, de abrir um acesso à sua inquietude fecunda, de conhecer momentos aprazíveis e de se mover com disponibilidade. Cada um em particular e a sociedade em geral se encontram manipulados – assim ou de outro modo -, não por um senhor supremo ou por poderosos senhores, mas sobretudo pela própria técnica as suas produções e o seu funcionamento, os seus simulacros e as suas simulações - que, abrindo e fechando possibilidades, de tudo faz uma peça da sua engrenagem e nos mergulha na estupefacção *<béance>*. Mas a estupefacção pode também ter uma certa relação com a abertura. A ordem do mundo tecnicizado é para suportar e pôr em questão; e é preciso não esquecer nunca que se os mundos "pré-tecnicistas" conheceram – após o seu apogeu – o seu afundamento, ao mesmo tempo que continuam a transmitir uma mensagem, é porque o seu fundamento não podia evitar ir ao encontro do sem-fundo, do abismo. As atitudes de esperança utópica ou de desesperança, a espera de uma salvação ou a resignação, já não convêm. No entanto, um impulso que recebe e que dá é sempre

A poeticidade cujos clarões poderiam ilumiar o nosso caminhar não oferece um refúgio. Para além do culturalismo enervado e







14



completamente usado, para além das sensações estéticas e das diversões literárias, poder-se-ia abir um caminho: percorrido e por percorrer, cheio de rastros e sempre por abrir. Através e para além da banalidade e da prosa das nossas vidas, e sem aceitar a separação estanque entre o prosaico e o poético, poder-se-iam abrir o *mundo* e os seus *fragmentos*, na sua *poeticidade*, horizonte que simultaneamente se abre e se fecha, cheio e vazio.



